



# SPUNTI PER UNA CATECHESI CATECUMENALE SUL CREDO APOSTOLICO

# COSA SIGNIFICA CREDERE

La Chiesa cattolica considera la fede un dono perché è qualcosa che viene da Dio e non può essere ottenuta solo attraverso sforzi umani. Secondo il Catechismo della Chiesa Cattolica, la fede è una virtù soprannaturale infusa da Dio. Questo significa che è Dio stesso che, attraverso la sua grazia, permette all'uomo di credere e di rispondere alla sua chiamata. Papa Benedetto XVI ha spiegato che la fede è un contatto profondamente personale con Dio, che ci tocca nel nostro intimo e ci mette di fronte al Dio vivente. Tuttavia, questa realtà personale è inseparabilmente legata alla comunità dei credenti. La fede deriva dall'ascolto della parola di Dio e implica sempre un partner, ovvero la comunità della Chiesa.

Inoltre, la fede è vista come un dono perché è una risposta alla rivelazione di Dio. Quando san Pietro confessa che Gesù è il Cristo, il Figlio del Dio vivente, Gesù gli dice: "Né la carne né il sangue te l'hanno rivelato, ma il Padre mio che sta nei cieli" (Mt 16,17). Questo sottolinea che la capacità di credere viene da Dio e non dalle sole capacità umane. Nella fede cattolica, credere significa avere fiducia e affidarsi completamente a Dio.

Secondo il Catechismo della Chiesa Cattolica, la fede è un atto personale (fides qua) e comunitario (fides quae):

 è la libera risposta dell'uomo all'iniziativa di Dio che si rivela. Avviene un incontro personale con Dio attraverso Gesù Cristo. Tutto nasce dall'amore e dalla fiducia in Dio, che ci dona speranza e significato anche nelle difficoltà quotidiane. La fede, non è solo un assenso intellettuale, ma risposta a questo amore consegnandosi a Dio come Padre che ci ama.

[il Catechismo insegna] La **fides qua** si riferisce all'atto stesso di credere, ovvero la fiducia e l'affidamento personale a Dio. È la dimensione soggettiva della fede, che coinvolge la volontà e il cuore del credente. In altre parole, è il modo in cui il credente si relaziona con Dio e accetta la sua rivelazione.

• La fede è anche un modo di leggere la vita generato dalla rivelazione dei vangeli che la Chiesa da sempre annuncia che ci vengono consegnate dalla tradizione. Quando un credente accetta le verità della fede (fides quae), lo fa attraverso un atto personale di fiducia e adesione (fides qua)

[il Catechismo insegna] La **fides quae**, riguarda il contenuto della fede, cioè le verità oggettive che vengono credute. Include le dottrine, i dogmi e gli insegnamenti della Chiesa che il credente accoglie come veri. È la dimensione oggettiva della fede, che si riferisce a ciò che viene creduto. C'è Interconnessione tra le due dimensioni: **fides qua** e **fides quae** sono inscindibili e complementari. La **fides qua** (atto di credere) non può esistere senza la **fides quae** (contenuto della fede), e viceversa.

# La fede nella forma mariana

### 1. Un esempio di fede: Maria

- Accettazione e Fiducia: Maria accetta con piena fiducia l'annuncio dell'angelo Gabriele, dicendo "Ecco la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua parola" (Lc 1,38). Questo atto di fede mostra la sua totale disponibilità alla volontà di Dio, anche quando essa è misteriosa e difficile da comprendere.
- Beata perché ha creduto: "Beata colei che ha creduto" (Lc 1,45) è detta dalla cugina Elisabetta. Si è benedetti se ci si "muove con fede". Maria è beata perché ha creduto nella promessa di Dio, dimostrando una fede che va oltre la semplice accettazione intellettuale e si traduce in un affidamento totale.





• Il Magnificat: Nel suo canto di lode, il Magnificat (Lc 1,46-55), Maria esprime la sua gioia e gratitudine per le meraviglie che Dio compie. Questo canto è una preghiera di giubilo per come la fede si traduca vede tutto nella relazione con il Padre che opera (riscatta).

#### 2. Maria Maestra di fede

- Modello di Obbedienza: Maria è un esempio di obbedienza alla volontà di Dio. La sua risposta all'angelo e la sua vita di fede mostrano come vivere in piena sintonia con il piano divino. E' Maria che ci insegna a dire "Fiat", ovvero "avvenga in me secondo la tua parola".
- Fede nelle Prove: Maria ha vissuto la sua fede anche nelle difficoltà, come durante la fuga in Egitto e la crocifissione di Gesù. La sua capacità di mantenere la fede in momenti di grande sofferenza la rende un modello di perseveranza e fiducia in Dio: meditava tutto nel suo cuore e non solo gli avvenimenti ma anche le promesse e quello che non capiva ancora.
- Intercessione e Guida: Maria continua a essere una guida per i credenti attraverso la sua intercessione. La Chiesa ci dice che Maria, madre della Chiesa, intercede per noi e ci guida nel nostro cammino di fede: imparando da lei si può vivere con fiducia e obbedienza alla volontà divina.

# 3. Il principio mariano della chiesa

- E' un concetto teologico che sottolinea il ruolo di Maria, madre di Gesù, come modello e figura centrale nella vita e nella missione della Chiesa. Il vescovo Marco, nei suoi interventi, ha sottolineato sia fondamentale per comprendere la natura della Chiesa: "Maria, con la sua fede e il suo ruolo di madre, rappresenta la Chiesa nella sua dimensione più profonda e spirituale. Mentre con Pietro e il principio petrino viene espressa la struttura e l'autorità, il principio mariano si concentra sulla dimensione spirituale e mistica.
- Vivere la "forma" dell'abbandono in Dio. Come Maria, la comunità dei credenti è chiamata a essere aperta alla volontà di Dio, a vivere in comunione con Cristo e a trasmettere la fede alle future generazioni.
- Identità e missione. Maria è così modello di fede, di obbedienza e amore. Attraverso il suo esempio, ogni credente trova la sua identità più profonda e la sua missione di essere "sposa" di Cristo e "madre" nel generare Cristo.

# APPUNTI SUL CONTENUTO DEL CREDO

- 1. lo credo in Dio, Padre onnipotente, Creatore del cielo e della terra.
  - 2. E in Gesù Cristo, Suo unico Figlio, nostro Signore,
  - 3. il quale fu concepito di Spirito Santo nacque da Maria Vergine,
    - 4. patì sotto Ponzio Pilato, fu crocifisso, mori e fu sepolto;
      - 5. discese agli inferi; il terzo giorno risuscitò da morte;
    - 6. salì al cielo, siede alla destra di Dio Padre onnipotente:
      - 7. di là verrà a giudicare i vivi e i morti.
        - 8. Credo nello Spirito Santo,
        - 9. la santa Chiesa cattolica,
        - 10. la comunione dei santi,
        - 11. la remissione dei peccati,
      - 12. la risurrezione della carne, la vita eterna. Amen.

#### 1. Credo in Dio, Padre onnipotente, creatore del cielo e della terra:

 Paternità di Dio: Dio è un Padre amorevole che si prende cura delle sue creature. La paternità di Dio è un invito a vivere una relazione di fiducia e amore con Lui, riconoscendo la sua





- presenza costante nella nostra vita. Sant'Ireneo afferma: "La gloria di Dio è l'uomo vivente, e la vita dell'uomo è la visione di Dio" (CCC 294).
- Onnipotenza di Dio: Dio è onnipotente, il che significa che ha il potere assoluto su tutto l'universo. L'onnipotenza di Dio non è solo potere, ma amore che genera e sostiene la vita. Sant'Agostino dice: "Dio è più potente in quanto è più buono" (CCC 271).
- **Creazione:** Dio è il creatore del cielo e della terra. La creazione è un atto d'amore e di volontà divina, che manifesta la bellezza e l'ordine del creato. La creazione è un segno della bontà di Dio e ci invita a vivere in armonia con essa. San Basilio il Grande scrive: "O Dio, quanto sono grandi le tue opere! Tutto hai fatto con sapienza" (CCC 295).

# 2. E in Gesù Cristo, suo unico Figlio, nostro Signore:

- **Figlio unico di Dio:** Gesù è il Figlio unico di Dio, il che significa che ha una relazione unica e speciale con il Padre. Gesù rivela il volto del Padre e ci guida verso la salvezza, mostrando l'amore infinito di Dio per noi. San Cirillo di Gerusalemme afferma: "Gesù Cristo è il Figlio di Dio per natura e non per adozione" (CCC 454).
- **Signoria di Gesù:** Riconoscere Gesù come Signore significa accogliere la sua guida e il suo amore nella nostra vita. Seguire Gesù con fiducia ci trasforma attraverso la sua presenza e il suo insegnamento. San Paolo scrive: "Nessuno può dire: 'Gesù è Signore', se non sotto l'azione dello Spirito Santo" (CCC 455).
- **Centralità di Gesù:** Gesù è il centro della fede cristiana. Mettere Gesù al centro della nostra vita ci permette di trovare la vera salvezza e la pienezza della vita. Sant'Atanasio dice: "Il Verbo si è fatto uomo perché noi potessimo diventare Dio" (CCC 460).

#### 3. Il quale fu concepito di Spirito Santo, nacque da Maria Vergine:

- Concezione per opera dello Spirito Santo: La concezione di Gesù per opera dello Spirito Santo è un segno della sua natura divina. Lo Spirito Santo è la forza creatrice che opera nella storia della salvezza. Sant'Ireneo afferma: "Il Figlio di Dio si è fatto uomo per farci partecipare alla sua divinità" (CCC 460).
- Nascita da Maria Vergine: La nascita di Gesù da Maria Vergine sottolinea la sua natura umana e divina. Maria è il modello di fede e obbedienza, che accoglie il piano di Dio con umiltà e fiducia. Sant'Ambrogio dice: "La Vergine ha concepito per fede e non per desiderio carnale" (CCC 506).
- Incarnazione: L'incarnazione di Gesù è il mistero dell'unione tra divino e umano. Questo mistero è un segno dell'amore di Dio per l'umanità e ci invita a vivere nella gratitudine per questo dono. San Giovanni Crisostomo afferma: "Dio si è fatto uomo affinché l'uomo potesse diventare Dio" (CCC 460).

# 4. Patì sotto Ponzio Pilato, fu crocifisso, morì e fu sepolto:

- Passione di Gesù: La passione di Gesù è il culmine del suo amore per l'umanità. Il mistero
  della croce è luogo di redenzione e di speranza, dove Gesù prende su di sé i peccati del mondo
  e offre la sua vita per la nostra salvezza. San Tommaso d'Aquino dice: "La passione di Cristo è
  sufficiente per essere un esempio perfetto di vita cristiana" (CCC 618).
- **Crocifissione:** La crocifissione di Gesù è il momento in cui prende su di sé i peccati del mondo e offre la sua vita per la nostra salvezza. La croce è segno dell'amore supremo di Dio e della sua solidarietà con noi. Sant'Agostino afferma: "La croce è il trono della misericordia divina" (CCC 617).
- Morte e sepoltura: La morte e la sepoltura di Gesù sono segni della sua umanità e della sua solidarietà con noi. La morte di Gesù è passaggio verso la risurrezione e la vita nuova. San Giovanni Crisostomo dice: "La morte di Cristo ha distrutto la nostra morte" (CCC 636).

# 5. Discese agli inferi; il terzo giorno risuscitò da morte:

# "GENERATI ALLA VITA NUOVA IN CRISTO"



- **Discesa agli inferi: D**opo la sua morte, Gesù discende agli inferi per liberare le anime giuste. Questo gesto è segno della vittoria di Gesù sulla morte e del suo potere di redenzione. San Giovanni Damasceno afferma: "Gesù è disceso agli inferi per liberare i giusti che lo avevano preceduto" (CCC 633).
- **Risurrezione:** La risurrezione di Gesù è la vittoria definitiva sulla morte e il segno della nuova vita che ci è donata. La risurrezione trasforma la storia e apre le porte dell'eternità. Sant'Agostino dice: "La risurrezione di Cristo è la nostra speranza" (CCC 638).
- **Terzo giorno:** Il terzo giorno è il compimento delle Scritture e il segno della fedeltà di Dio alle sue promesse. Vivere nella speranza della risurrezione e della vita eterna. San Paolo scrive: "Cristo è risorto dai morti, primizia di coloro che sono morti" (CCC 638).

#### 6. Salì al cielo e siede alla destra di Dio Padre

- Ascensione e Glorificazione: L'ascensione di Gesù al cielo rappresenta il compimento della sua missione terrena e l'inizio della sua glorificazione. Gesù, risorto dai morti, ascende al cielo per sedere alla destra del Padre, indicando che la sua umanità è stata glorificata e che ora partecipa pienamente alla vita divina. Gesù, salendo al cielo, apre la strada per tutti noi, mostrando che la nostra destinazione finale è la comunione eterna con Dio. Sant'Agostino afferma: "Nessuno è salito al cielo se non colui che è disceso dal cielo, il Figlio dell'uomo" (CCC 661).
- Intercessione e Sacerdozio Eterno: Sedere alla destra del Padre significa che Gesù esercita il suo sacerdozio eterno, intercedendo continuamente per noi. Egli è il sommo sacerdote che presenta le nostre preghiere e suppliche al Padre, garantendo che siamo sempre accolti nella misericordia divina. Questo ci dà la certezza che non siamo mai soli e che abbiamo un avvocato presso Dio che intercede costantemente per noi. San Giovanni Crisostomo scrive: "Egli è salito al cielo e siede alla destra del Padre, intercedendo per noi" (CCC 662).
- Potere e Autorità Divina: La destra di Dio è simbolo di potere e autorità. Sedendo alla destra del Padre, Gesù condivide pienamente la sovranità divina. Questo significa che Cristo regna con il Padre e ha il potere di governare l'universo e la storia umana. Questa posizione di autorità non è solo un segno di potere, ma anche di amore e servizio. Gesù regna non come un tiranno, ma come un re che serve e ama il suo popolo, invitandoci a partecipare al suo regno di giustizia e pace. Sant'Ireneo di Lione afferma: "Il Signore, dopo aver parlato con loro, fu assunto in cielo e sedette alla destra di Dio, confermando con questo la sua autorità divina" (CCC 663).

# 7. Di là verrà a giudicare i vivi e i morti:

- **Giudizio finale:** Gesù ritornerà alla fine dei tempi per giudicare tutti. Vivere con la consapevolezza del giudizio finale, che è un giudizio di amore e verità. Sant'Agostino afferma: "Il qiudizio sarà secondo la verità" (CCC 678).
- Vivi e morti: Il giudizio riguarda tutti, vivi e morti. Siamo chiamati a una vita di conversione e
  di fedeltà al Vangelo, preparandoci per l'incontro con Gesù. San Giustino Martire dice: "Tutti
  gli uomini devono comparire davanti al tribunale di Cristo" (CCC 678).
- **Preparazione:** Vivere in attesa del giudizio finale significa prepararsi con una vita vissuta nella fede e nella carità, essere pronti e vigilanti. San Cipriano scrive: "Non c'è salvezza fuori della Chiesa" (CCC 846).

# 8. Credo nello Spirito Santo:

- **Dono di Dio:** Lo Spirito Santo è il dono di Dio che ci guida e ci santifica. Riconoscere la presenza dello Spirito nella nostra vita quotidiana, come forza che ci rinnova e ci rende capaci di amare. Sant'Ireneo afferma: "Lo Spirito Santo ci rinnova e ci rende capaci di amare" (CCC 683).
- **Forza vivificante:** Lo Spirito Santo è la forza che ci rinnova e ci rende capaci di amare. È il consolatore e il maestro interiore. Vivere nella docilità allo Spirito e lasciarsi trasformare dalla



sua azione. San Basilio il Grande dice: "Lo Spirito Santo è il consolatore e il maestro interiore" (CCC 689).

• Santificazione: Lo Spirito Santo ci santifica e ci rende partecipi della vita divina. Vivere nella docilità allo Spirito e lasciarsi trasformare dalla sua azione. Sant'Ambrogio scrive: "Lo Spirito Santo ci santifica e ci rende partecipi della vita divina" (CCC 683).

#### 9. La santa Chiesa cattolica, la comunione dei santi:

- Comunità dei credenti: La Chiesa è la comunità dei credenti, unita in Cristo. La Chiesa è il luogo di incontro con Dio e con gli altri. Sant'Ignazio di Antiochia afferma: "Dove c'è Cristo Gesù, lì c'è la Chiesa cattolica" (CCC 830).
- Comunione dei santi: La comunione dei santi è il legame spirituale che unisce tutti i fedeli, vivi e defunti. Vivere la nostra fede in comunione con la Chiesa e partecipare attivamente alla vita comunitaria. San Cirillo di Gerusalemme dice: "La comunione dei santi è il legame spirituale che unisce tutti i fedeli" (CCC 946).
- Partecipazione attiva: Vivere la nostra fede in comunione con la Chiesa e partecipare attivamente alla vita comunitaria, riconoscendo che siamo parte di un corpo mistico. Sant'Agostino scrive: "La Chiesa è il corpo mistico di Cristo" (CCC 789).

# 10. La remissione dei peccati:

- Misericordia di Dio: Il perdono dei peccati è il dono della misericordia di Dio. Attraverso i sacramenti possiamo sperimentare la liberazione dal peccato. La misericordia di Dio è un atto di amore incondizionato che ci invita a tornare a Lui con cuore contrito. Sant'Ambrogio afferma: "Il perdono dei peccati è il dono della misericordia di Dio" (CCC 976).
- Sacramenti: La confessione è il sacramento attraverso il quale riceviamo il perdono dei peccati. È un atto di grazia che ci rinnova e ci purifica. Vivere il sacramento della riconciliazione come un incontro personale con la misericordia di Dio, che ci guarisce e ci rinnova. San Giovanni Crisostomo dice: "La confessione è il sacramento attraverso il quale riceviamo il perdono dei peccati" (CCC 1424).
- Riconciliazione: La remissione dei peccati ci riconcilia con Dio e con la Chiesa. Vivere nella
  gratitudine per questo dono e cercare sempre la riconciliazione. La riconciliazione è un
  cammino di conversione continua, che ci porta a vivere in comunione con Dio e con i fratelli.
  Sant'Agostino scrive: "La remissione dei peccati ci riconcilia con Dio e con la Chiesa" (CCC
  1442).

#### 11. La risurrezione della carne:

- **Promessa di vita nuova:** Alla fine dei tempi, i corpi risorgeranno. La risurrezione della carne è la promessa di una vita nuova e gloriosa. Vivere con la speranza della risurrezione, riconoscendo che la nostra vita terrena è solo un preludio alla vita eterna. Sant'Ireneo afferma: "Alla fine dei tempi, i corpi risorgeranno" (CCC 988).
- Trasformazione: La risurrezione dei corpi è un segno della nostra trasformazione e della nostra partecipazione alla vita divina. La risurrezione è un atto di amore di Dio che ci trasforma e ci rende partecipi della sua gloria. San Tommaso d'Aquino dice: "La risurrezione dei corpi è un segno della nostra trasformazione" (CCC 989).
- Vittoria sulla morte: La risurrezione della carne è la vittoria definitiva sulla morte. Vivere con la speranza della risurrezione e della vita eterna. La risurrezione di Gesù è il fondamento della nostra fede e la garanzia della nostra risurrezione. Sant'Agostino scrive: "La risurrezione della carne è la vittoria definitiva sulla morte" (CCC 989).

# 12. La vita eterna. Amen:

• Meta della fede: La vita eterna è la meta della nostra fede. Vivere con la speranza della vita eterna, che è la pienezza della comunione con Dio e con tutti i santi. Vivere ogni giorno con





lo sguardo rivolto all'eternità, riconoscendo che la nostra vera patria è il cielo. Sant'Agostino afferma: "La vita eterna è la meta della nostra fede" (CCC 1024).

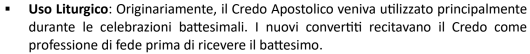
- Comunione con Dio: La vita eterna è la comunione perfetta con Dio. Desiderare ardentemente questa comunione e vivere in modo da prepararci a essa, attraverso la preghiera, i sacramenti e la carità. San Tommaso d'Aquino dice: "La vita eterna è la comunione perfetta con Dio" (CCC 1024).
- Amen: "Amen" è l'affermazione della nostra fede e della nostra fiducia nella promessa di Dio. Dire "Amen" con tutto il cuore, come segno della nostra adesione totale a Dio e alla sua volontà. Sant'Agostino scrive: "Amen è l'affermazione della nostra fede" (CCC 1061).

# APPUNTI SUL METODO

Il metodo pedagogico per insegnare il Credo Apostolico dovrebbe essere interattivo, visivo e pratico. L'obiettivo è aiutare i catecumeni a comprendere profondamente le verità di fede e a integrarle nella loro vita quotidiana facendolo diventare motore di scelte attraverso l'assimilazione e la preghiera.

#### 1. Introduzione e Contesto

- Presentazione del Credo: Inizia spiegando cos'è il Credo Apostolico, la sua origine e la sua importanza nella fede cattolica.
  - o L'origine del Credo
    - Tradizione Apostolica: Il Credo Apostolico è considerato una sintesi
      - delle principali verità di fede proclamate dagli apostoli. Si ritiene che le sue prime formulazioni risalgano al II secolo d.C., quando i cristiani sentivano la necessità di avere una dichiarazione di fede chiara e condivisa.



- Concilio di Nicea (325 d.C.): Il Concilio di Nicea fu convocato dall'imperatore Costantino per affrontare l'eresia ariana, che metteva in discussione la divinità di Gesù Cristo. Durante questo concilio, la Chiesa formulò il Credo Niceno, che ampliava e chiariva le verità di fede già presenti nel Credo Apostolico.
- Concilio di Costantinopoli (381 d.C.): Il Concilio di Costantinopoli confermò e ampliò ulteriormente il Credo Niceno, portando alla formulazione del Credo Niceno-Costantinopolitano, che è la versione più dettagliata e teologicamente precisa del Credo recitato oggi nelle liturgie cattoliche.
- Evoluzione e Diffusione: Nel corso dei secoli, il Credo Apostolico è stato utilizzato come base per la catechesi e la formazione dei nuovi cristiani. La sua semplicità e chiarezza lo hanno reso uno strumento fondamentale per trasmettere le verità di fede in modo accessibile e comprensibile. Non dimentichiamo che è anche una preghiera preziosa che va insegnata.



# "GENERATI ALLA VITA NUOVA IN CRISTO"



 Significato del Credo: Spiega che il Credo è una sintesi delle principali verità di fede che i cristiani professano. È una dichiarazione di ciò che crediamo e un modo per unirci alla comunità dei credenti.

#### 2. Suddivisione in Parti

- **Segmentazione**: Dividi il Credo in sezioni più piccole e affronta ciascuna parte separatamente. Questo rende più facile la comprensione e la memorizzazione.
  - Dio Padre: "Credo in Dio, Padre onnipotente, creatore del cielo e della terra."
  - o Gesù Cristo: "E in Gesù Cristo, suo unico Figlio, nostro Signore..."
  - Spirito Santo e Chiesa: "Credo nello Spirito Santo, la santa Chiesa cattolica..."

#### 3. Approccio Interattivo

- **Domande e Risposte**: Utilizza domande aperte per stimolare la riflessione e la discussione. Ad esempio, "Cosa significa per te credere?" oppure "In cosa credi tu?" oppure "Cosa significa credere in Dio Padre?" oppure "Perché è importante credere nella risurrezione di Gesù?"
- Attività di Gruppo: Organizza attività di gruppo dove i catecumeni possono discutere e condividere le loro riflessioni su ciascuna parte del Credo.
- Attività di risonanza: Scrivere il proprio credo: ad esempio: "Credo nella relazione vera e libera con le persone... Credo nei figli che sanno costruire il domani con amore... Credo nella forza dell'amicizia..."
- **4. Utilizzo di Risorse come le Testimonianze**: Condividi testimonianze di persone che vivono la loro fede in modo significativo, oppure ascoltate da qualche video. Questo può aiutare i catecumeni a vedere come il Credo si applica alla vita quotidiana.

#### 5. Memorizzazione e Recitazione

- **Ripetizione**: Incoraggia la memorizzazione attraverso la ripetizione. Puoi utilizzare tecniche come la recitazione in gruppo o individuale.
- **Preghiera**: Integra la recitazione del Credo nelle preghiere quotidiane. Questo aiuta a interiorizzare le parole e il loro significato.

#### 6. Applicazione Pratica

- **Vivere il Credo**: Discute come le verità del Credo possono essere vissute nella vita quotidiana. Ad esempio, come la fede in Dio Padre ci ispira a vedere il mondo come una creazione divina e a rispettarlo.
- **Esempi di Vita**: Utilizza esempi concreti di santi e persone di fede che hanno vissuto secondo i principi del Credo come ad es.:
  - San Francesco d'Assisi: Credo in Dio, Padre onnipotente, creatore del cielo e della terra: San Francesco d'Assisi ha vissuto profondamente questa parte del Credo attraverso il suo amore per la natura e la creazione. La sua famosa preghiera, il Cantico delle Creature, esprime la sua lode a Dio per tutte le meraviglie della creazione, riconoscendo Dio come il creatore di tutto.
  - Santa Teresa di Lisieux: Credo nella risurrezione della carne: Santa Teresa di Lisieux ha vissuto con una fede profonda nella risurrezione e nella vita eterna. Nonostante la sua giovane età e le sofferenze fisiche, ha mantenuto una speranza incrollabile nella promessa di Gesù di una vita dopo la morte. La sua autobiografia, "Storia di un'anima", riflette questa fede e speranza
  - San Massimiliano Kolbe: Credo nella comunione dei santi: San Massimiliano Kolbe ha incarnato la comunione dei santi attraverso il suo sacrificio nel campo di concentramento di Auschwitz. Offrendo la sua vita al posto di un altro prigioniero, ha dimostrato un amore altruistico e una profonda solidarietà con gli altri, vivendo la comunione dei santi in modo eroico
  - San Giovanni Paolo II: Credo nello Spirito Santo: San Giovanni Paolo II ha vissuto la sua fede nello Spirito Santo attraverso il suo ministero e la sua guida della Chiesa. Ha sempre cercato

#### "GENERATI ALLA VITA NUOVA IN CRISTO"



di essere aperto alla guida dello Spirito Santo, promuovendo la nuova evangelizzazione e incoraggiando i fedeli a vivere secondo i doni dello Spirito.

- San Benedetto da Norcia: Credo nella santa Chiesa cattolica: San Benedetto da Norcia, fondatore del monachesimo occidentale, ha vissuto profondamente il senso di comunità e di appartenenza alla Chiesa cattolica. La sua Regola, che ha guidato la vita monastica per secoli, è un esempio di come la vita comunitaria possa essere un riflesso della Chiesa universale.
- Santa Caterina da Siena: Credo nella remissione dei peccati: Santa Caterina da Siena ha dedicato la sua vita alla riconciliazione e alla pace, lavorando instancabilmente per la riforma della Chiesa e la conversione dei peccatori. La sua opera di mediazione tra fazioni in conflitto e il suo impegno per la pace sono un esempio di come vivere la fede nella remissione dei peccati.
- San Domenico di Guzmán: Credo nella vita eterna: San Domenico di Guzmán, fondatore dell'Ordine dei Predicatori (Domenicani), ha vissuto con una fede incrollabile nella vita eterna. La sua missione di predicare il Vangelo e di combattere le eresie era motivata dalla sua convinzione che la verità della fede conduce alla vita eterna.
- San Giovanni Bosco: Credo nello Spirito Santo: San Giovanni Bosco ha vissuto la sua fede nello Spirito Santo attraverso il suo lavoro con i giovani. Fondatore dei Salesiani, ha sempre cercato di essere guidato dallo Spirito Santo nel suo ministero educativo, promuovendo la formazione integrale dei giovani secondo i doni dello Spirito.
- o ...
- o ...