
1 
 

Omelia del vescovo Marco nella Messa del Te Deum, Duomo di Mantova, 31 dicembre 2025 

Lezionario: Nm 6, 22-27; Sal 66; Gal 4,4-7; Lc 2,16-21 

 

La profezia dei cristiani: persone benedette e benedicenti 

 

Stasera nel Calice dell’Eucaristia ciascuno deporrà la parola essenziale per partecipare all’offerta: il suo 

“Grazie” per i beni di vita ricevuti durante l’anno; beni materiali, relazionali, spirituali.  

Suggerisco a ciascuno di formulare un ringraziamento personale per il modo in cui Dio gli ha parlato in 

quest’anno. La lettera agli Ebrei dice che “molte volte e in diversi modi…Dio ha parlato”. La sua parola 

definitiva è Gesù. “Ha parlato a noi per mezzo del Figlio” e continua a farlo, a volte a voce alta, altre volte con 

segni indiretti e più silenziosi da decifrare. Dio parla a tutti, cerca un colloquio interiore con tutti. Talvolta la 

sua presenza non è sentita, ma per questo non è meno vera. É una certezza della fede assai consolante. 

Chiediamo di avere in noi lo spirito di Maria che conteneva nel suo cuore tutte le cose che si dicevano su Gesù 

e le meditava, nel senso che metteva insieme le informazioni per comprendere il senso profondo dei fatti 

avvenuti.    

La liturgia della solennità della Madre di Dio coincide con l’inizio del nuovo anno civile ed è per questo che la 

prima lettura propone la grande benedizione sacerdotale di Aronne sul popolo d’Israele.  

I cristiani stanno nel mondo come donne e uomini benedetti dal Signore e portatori di benedizione. Ogni 

celebrazione è tra due segni di croce con invocazione della Santa Trinità: all’inizio è contrassegno del nostro 

radunarci nel suo nome, è abbraccio comunitario dentro il suo mistero; al congedo è benedizione, invio in 

missione. 

Essere benedetti da Dio non è un auspicio, una forma beneaugurante. La benedizione è creatrice di 

comunione, custodisce e sviluppa ciò che Dio ha creato per la vita e per il bene. Al termine della Messa la 

benedizione diventa energia di dono, apre un varco per favorire l’ingresso nel quotidiano alla potenza del 

corpo di Cristo che ha toccato e santificato il corpo dei credenti. I nostri corpi plasmati in un solo corpo, quello 

della Chiesa, diventano presenza benedicente negli ambienti della vita ordinaria.  

Il sacerdote Aronne chiede che Dio custodisca il popolo, faccia grazia, conceda pace, imprima il suo Nome sugli 

Israeliti e non li privi della visione del volto di Dio. Per i cristiani questi doni di pace e di grazia sono amplificati 

e caratterizzati dalla novità che è Gesù. In Lui siamo benedetti con il potere vitale della sua risurrezione.   

Benedicendo con l’invocazione trinitaria e il segno della croce, la liturgia imprime alla benedizione una qualità 

insperata. Il potere di fecondità della croce è infatti la vittoria su ogni maldicenza. La Chiesa che esce 

dall’Eucaristia, dopo la vittoria del Crocifisso Risorto, non ha più motivo per maledire nessuno. I fedeli che 

comunicano al corpo del Signore attingono alla forza benedicente della Pasqua che diventa la qualità spirituale 

e il contrassegno delle relazioni. I nostri incontri feriali sono benedetti, acquistano respiro, diventano 

rincuoranti e incoraggianti.  

Il frutto dell’Eucaristia è inviare nel mondo una presenza benedicente. A un sacerdote chiesero quanti erano i 

fedeli che frequentavano la Messa domenicale. Rispose che avrebbe saputo ripetere i nomi di ciascun 

partecipante, tuttavia ciò che gli premeva non era il numero, ma come erano usciti coloro che avevano 

celebrato la Messa.  

Vi invito a trovare, tra stasera e domani, uno spazio di silenzio per la vostra liturgia personale di benedizione. 

Pensate ai nomi delle persone da benedire, senza dimenticare che Gesù ha chiesto di benedire anche quelli 

che ci maledicono. È l’antidoto più efficace perché l’odio e il risentimento non avvelenino i nostri cuori. I 



2 
 

genitori e i nonni potranno benedire i loro figli e nipoti con le parole di Aronne e con il segno della croce sulla 

fronte. La benedizione sui figli ha una forza del tutto particolare che proviene dal sacramento del matrimonio.  

Ci chiediamo stasera quale benedizione siamo chiamati a esprimere nell’oggi? A fronte delle sfide epocali è 

doveroso come cristiani interrogarci sul modo in cui possiamo contribuire ad affrontare la crisi etica, le 

problematiche ecologiche, i vari conflitti, le disuguaglianze economiche, la denatalità e le questioni sempre 

più preoccupanti legate al fine vita. Certamente occorre più partecipazione attiva dei cristiani laici nei processi 

democratici, ma sono convinto che, prima ancora, ci è chiesto qualcosa a livello della nostra fede in Cristo per 

far passare la sua benedizione nella storia attuale. 

La Bibbia insegna che nei tempi di crisi della sapienza e dell’ordine morale, nei quali l’abbrutimento dei costumi 

e l’abbassamento del pensiero sembrano ubriacare l’umanità, i credenti chiedono al Signore il dono della 

profezia e dei profeti. In questo anno 2025 abbiamo ricordato i vent’anni della morte di frère Roger Schutz, il 

fondatore della Comunità di Taizé, avvenuta drammaticamente nel cuore della sua comunità, in chiesa durante 

la preghiera serale, per opera di una giovane donna squilibrata che lo ha accoltellato più volte. La sua figura 

rappresenta una profezia ancora viva. Questo monaco, minuto e mite, ha intuito alcune priorità che rimangono 

tali per i cristiani che vogliono essere portatori di benedizione in questo tempo in cui Dio ci ha chiamati a vivere 

e testimoniare. Mi soffermo su due aspetti fondamentali della sua profezia: la semplicità della fede e l’azione 

per la riconciliazione.  

Frère Roger comprese che occorreva tornare all’essenziale della fede con una preferenza per i valori evangelici 

tipici del Natale: lo spirito d’infanzia, la semplicità del cuore, la povertà e lo stupore. Con le sue preghiere, fatte 

di brevi versetti biblici ripetuti più volte nel canto, intese dar voce alla spiritualità dei piccoli, in particolare 

voleva rendere accessibile ai giovani l’esperienza della comunione con Dio aprendo un cammino di fiducia per 

accogliere con semplicità l’amore che Dio ha per ciascuno.  

L’evangelizzazione dei ragazzi e dei giovani è una delle sfide che ci sta più a cuore. Non vogliamo rassegnarci 

a dire semplicemente che sono assenti perché indifferenti. Frère Roger era convinto che un tipo di 

indottrinamento usato nel passato rappresenta ancora un ostacolo al cammino religioso delle nuove 

generazioni. Nella sua giovinezza aveva incontrato dei cristiani convinti che il Vangelo imponesse dei pesi ai 

credenti. Messo a confronto con questa interpretazione religiosa lui stesso attraversò una stagione di dubbio 

e di difficoltà con la fede. Comprese che era necessario ripulire il cristianesimo dalle sue contraffazioni. Quella 

più insidiosa era rappresentata dall’immagine, trasversale alle diverse confessioni cristiane, di un Dio 

considerato come un giudice severo che punisce e fa paura. Un’intuizione si fece sempre più chiara in lui e 

divenne il succo del suo annuncio: “Dio non può che amare”. Questa è la novità rivoluzionaria dell’annuncio 

cristiano che Paolo, scrivendo ai Galati, illustra contrapponendo al peso della Legge antica la libertà della 

grazia. Lo specifico del cristiano è l’adozione a figli in forza dello Spirito del Figlio che Dio manda nei nostri 

cuori, il quale grida: «Abbà! Padre!». Siamo partecipi della vita stessa di Gesù: è Gesù che vive e prega in noi il 

Padre. Il dono dello Spirito rovescia lo schema religioso: non siamo più schiavi del peccato e della Legge che ci 

condanna, ma figli amati e eredi per grazia di Dio. Frère Roger ripeteva spesso che “Cristo non è venuto sulla 

terra per creare una nuova religione, ma per offrire ad ogni essere umano una comunione in Dio”. Questa 

comunione unica, che è la Chiesa e che è per tutti, era la vera passione che abitava il suo cuore.  

La fede autentica, spoglia di sovrastrutture ideologiche, mentali, moralistiche, lo accompagnò in una 

incrollabile fiducia che Dio gli avrebbe fatto scoprire la sua chiamata personale. Essa si riassume in unica 

parola: “riconciliazione”. La riunificazione tra cristiani divisi la sperimentò, anzitutto, nel suo cammino 

personale. Era figlio di un pastore protestante svizzero e si era unito alla Chiesa cattolica; diceva di sé stesso: 

“Ho trovato la mia identità di cristiano, riconciliando in me stesso la fede delle mie origini (nella riforma 

protestante) con il mistero della fede cattolica, senza rompere la comunione con nessuno”. Ha creduto lungo 

tutta la vita nella possibilità di una Chiesa riconciliata e strumento di riconciliazione in un mondo sempre più 

diviso, attraversato da una cultura dell’inimicizia, del sospetto e dell’ostilità verso il diverso. Per lui, 

promuovere una riconciliazione fra cristiani non era un argomento teorico per specialisti, era un’evidenza che 



3 
 

lo provocava a fare qualcosa di concreto. Credeva nella forza trasformatrice delle azioni. Citava volentieri le 

parole di sant’Agostino: “Ama e dillo con la tua vita”. 

Negli anni giovanili, durante una lunga malattia, maturò la convinzione che bisognava porre un “segno” 

concreto per guarire dalle ferite della guerra e coinvolgere i giovani europei in un progetto di riconciliazione 

planetaria. La vita della comunità ecumenica di Tazié poteva essere un piccolo segno visibile di riconciliazione, 

“una parabola di comunione” per usare le sue stesse parole. Rispetto all’impegno nella riconciliazione 

ecumenica dovremmo essere più consapevoli dello scandalo persistente delle divisioni tra i cristiani, aggravato 

dal fatto che alcuni conflitti in atto sono guerre tra cristiani. Come una nuova evangelizzazione dell’Europa 

scristianizzata potrà avanzare in maniera credibile se ci presentiamo disuniti tra cristiani e spesso contrapposti 

anche tra cattolici? Certamente anche in seno al cattolicesimo è possibile un legittimo pluralismo nelle forme 

del credere e del pregare, ma essere differenti e persino contrari non autorizza a trasformare il fratello in un 

avversario. Frère Roger sosteneva che l’unica «forza capace di farci superare le nostre posizioni confessionali 

è lasciarci interpellare da quei milioni di battezzati la cui vita non aderisce a Dio e dalle moltitudini 

completamente indifferenti alla fede». La cosa più importante è vivere il Vangelo e comunicarlo agli altri. E il 

Vangelo, non lo si può vivere che insieme. Essere separati tra cristiani non ha più alcun senso, anzi contraddice 

apertamente la volontà di Cristo e indebolisce l’annuncio cristiano.  

A Mantova da alcuni anni si è costituito il Consiglio delle chiese, un nuovo organismo di animazione, dialogo, 

amicizia tra la chiesa cattolica, quelle ortodosse di Romania e del patriarcato di Mosca e quella valdese. Un 

piccolo seme di riconciliazione ecumenica germogliato tra i cristiani mantovani di cui benedire il Signore.  

Ho voluto ricordare con voi la profezia di fr. Roger che rappresenta ancora una benedizione per il nostro tempo 

e la nostra Europa. Nel 1992 fu insignito del premio Schumann dall’allora segretario generale del Consiglio 

d’Europa che lo definì «un europeo molto grande». La sua grandezza è nell’esempio e nell’azione per «portare 

ai nostri popoli quello di cui hanno più bisogno, un messaggio di pace, di amore e di riconciliazione. (...) 

L’Europa istituzionale, quella delle organizzazioni internazionali, l’Europa degli affari, l’Europa degli eserciti, 

l’Europa dei potenti, ma anche l’Europa dei popoli, quella della gente modesta, tutte queste Europe hanno 

bisogno di uomini come voi che non hanno niente se non il loro cuore e la loro fede. La forza delle idee, questa 

esiste. Con voi, frère Roger, noi l’abbiamo incontrata. Grazie».  

Nel prossimo agosto ci recheremo in pellegrinaggio coi giovani della nostra diocesi a Taizè per farli incontrare 

con questa figura di cristiano moderno e profetico. Domani aprirò a Castiglione l’Anno Aloisiano che ci 

consentirà un rinnovato contatto con la figura ancora attuale di un giovane mantovano patrono mondiale della 

gioventù. Una frase proverbiale di San Luigi dice: «Tutto ciò che Dio fa è ben fatto».  

La liturgia apre il nuovo anno celebrando la maternità di Maria santissima che ci ha donato l’autore della vita, 

il Benedetto per eccellenza, e ci invita a riconoscere e gustare tutto il bene che è nel mondo a cui la provvidenza 

divina dà inizio e compimento (orazione sulle offerte). Riconoscere che questo mondo – a giudizio di molti 

“maledetto” – continua ad essere benedetto dal Signore è la profezia che tutti noi potremo esprimere nel 

prossimo 2026.  

 


